
Rpla Parola in cammino
Ester Abbattista

I domenica di Quaresima
Gen 2,7-9; 3,1-7; Sal 50 (51); Rm 5,12-19; Mt 4,1-11

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  A 8 2026

L’ARTE DEL DIAVOLO

L a prima lettura di questa prima domenica di Quaresima è 
uno dei brani più ricchi e complessi dei primi capitoli del-

la Genesi. Oggetto di numerose riproduzioni pittoriche, permane 
nell’immaginario culturale, perlomeno europeo, come il momento 
della cosiddetta «caduta», della tentazione a cui la donna cede tra-
scinando anche l’uomo nel baratro. Al centro della scena vi è l’albero 
della conoscenza del bene e del male, con il serpente tentatore che 
inganna la donna, che a sua volta inganna l’uomo, in una «caduta», 
appunto, che culmina nell’uscita della coppia umana dal giardino 
dell’Eden, dal paradiso.

Fin qui il cliché che tutti conoscono, con la bellissima Eva – che 
però nel testo non si chiama ancora così – che, ingannata dal serpen-
te, coglie una mela – che poi si tratti di una mela, anche questo non 
compare nel testo –, cedendo così alle lusinghe del serpente.

In realtà siamo di fronte a un testo molto complesso, che non an-
drebbe letto solo in superficie e che offre una miniera di riflessioni e si-
gnificati. Mi limito, per ovvie ragioni di spazio, a evidenziarne alcuni.

Il primo è che il racconto offre un mirabile esempio di un’arte 
messa in pratica dal serpente, il quale nel racconto ha proprio la fun-
zione di manifestare tale capacità. Il serpente, si dice nel testo, «era 
il più astuto di tutti gli animali selvatici»; immediatamente il termine 
«astuto» ci fa pensare a una persona «furba», ma questo è solo una 
possibilità del termine usato, dato che in ebraico l’aggettivo ‘arum 
ha diverse sfumature, sia tendenzialmente negative come «scaltro, 
astuto, furbo», sia tendenzialmente positive come «cauto, prudente, 
circospetto».

Ci troviamo quindi di fronte a una figura dialogica, questa del 
serpente, che ha nel racconto un ruolo puramente funzionale: espri-
me la capacità di «manipolare» la realtà, presentandola sotto diverse 
gradazioni di luce in modo da «veicolarne» la visione e, in definitiva, 
il giudizio.

L’arte dialogica del serpente potrebbe essere definita l’arte del-
la menzogna, un’arte niente affatto grossolana, ma molto raffinata 
il cui fine è quello di portare chi ascolta o chi legge a determinate 
convinzioni. Il tutto consiste nel modificare solo qualche dettaglio, 
nell’accentuare qualcosa e nel diminuire qualcos’altro senza stravol-
gere quanto appare a prima vista «vero» o «reale». È un’arte molto 
diffusa, purtroppo, anche ai nostri giorni e gli esempi potrebbero es-
sere innumerevoli.

Ma, per rimanere sul testo, ecco i dettagli modificati dal serpente: 
«È vero che Dio ha detto: “Non dovete mangiare di alcun albero del 
giardino”?». Se si va indietro nel testo di Genesi (nella lettura di oggi 
vengono omessi i versetti di Gen 2,10-25), si trova che Dio aveva detto 
«Tu potrai mangiare di tutti gli alberi del giardino, ma dell’albero del-
la conoscenza del bene e del male non devi mangiare» (Gen 2,16-17): 
alla possibilità di «tutti» era stata posta un’unica limitazione. Limita-
zione che, nelle parole del serpente, viene modificata ampliandola: 
«Non dovete mangiare di alcun albero». In questo modo la realtà 
appare diversa: ciò che è un giardino ricco di frutti, che offrono cibo 
in abbondanza, viene percepito come un luogo di «restrizione» dove 
«nulla» è permesso.

E il risultato di questo primo passo è dato proprio dalla risposta 
della donna, ormai «indotta» a vedere la limitazione iniziale, riguar-

dante l’albero «della conoscenza del bene e del male», in modo anco-
ra più negativo: non solo non se ne possono mangiare i frutti, ma non 
lo si può nemmeno «toccare», tanto è mortale. A questo punto biso-
gna fornire una motivazione che sveli il perché di tale «restrizione», 
che ormai appare non solo vera, ma anche ingiustificata: «Il serpente 
disse alla donna: “Non morirete affatto! Anzi, Dio sa che il giorno in 
cui voi ne mangiaste si aprirebbero i vostri occhi e sareste come Dio, 
conoscendo il bene e il male”».

La menzogna ha raggiunto il suo scopo, ovvero quello di modi-
ficare il giudizio che la donna ha di Dio, di quello stesso Dio che ha 
creato l’essere umano, lo ha posto in un giardino, lo ha fornito di ogni 
frutto in abbondanza ma che ora appare unicamente come un Dio 
geloso, che opprime e comprime le possibilità umane, limita la sua 
umanità e la sua capacità: sa che può diventare «come Dio» e non 
glielo permette! Senza libertà, senza autonomia di giudizio non si può 
vivere e quindi è giusto godere di ciò che è bello – «Allora la donna 
vide che l’albero era buono da mangiare, gradevole agli occhi» –, e 
soprattutto di ciò che finalmente è davvero «saggio»: «Desiderabile 
per acquistare saggezza».

Il finale del racconto è tra l’amaro e l’ironico: la coppia umana, 
una volta mangiato il frutto (che, ribadisco, non è una mela!) non solo 
non diventa «come Dio», ma scopre – passatemi l’espressione – «l’ac-
qua calda»; scopre cioè ciò che era già, ovvero la propria «nudità», la 
propria creaturalità, la propria fragilità. E in più acquista l’esperien-
za del limite, percepito però non come qualcosa di connaturale, ma 
come qualcosa di «mortale», da fuggire, davanti a cui nascondersi. 
Quello che, attraverso l’arte menzognera del serpente, appariva come 
l’unica e vera via di successo, di realizzazione e di vita, viene alla fine 
percepito «drammaticamente» come vuoto inesorabile.

Per chi si stia aspettando a questo punto un cenno o una men-
zione del cosiddetto «peccato originale» o «caduta», è bene chiarire 
che nel testo non c’è né l’uno né l’altra; c’è, proseguendo la lettura di 
Genesi, il resoconto di quanto il «cadere» nel tranello della menzogna 
produce, ma questo è già un altro capitolo.

Interessante, invece, è la lettura che il Libro della Sapienza forni-
sce di questo brano: «Sì, Dio ha creato l’uomo per l’incorruttibilità, 
lo ha fatto immagine del proprio essere. Ma per l’invidia del diavolo 
la morte è entrata nel mondo e ne fanno esperienza coloro che le 
appartengono» (Sap 2,23-24). Si noti, innanzitutto, che si parla di «in-
corruttibilità» e non di «immortalità», e per ben comprendere questo 
passaggio è bene ricordare che nel libro della Sapienza si parla del 
fatto che «i giusti», dopo la morte, sono destinati a vivere per sempre.

La cosa però importante è che l’autore, riferendosi al passo di Ge-
nesi, inserisce un ulteriore soggetto: «l’invidia del diavolo», che porta 
l’essere umano non tanto alla morte – di per sé naturale –, quanto 
a un’autodistruzione definitiva, cieca e accecante, a ciò che Dante 
definisce «seconda morte» (Inferno I, 117) riprendendo un passo di 
Ap 21,8.

L’effetto della menzogna, dunque, non è solo la mistificazione 
della realtà, ma è qualcosa di più profondo e distruttivo: penetra alla 
radice delle cose e sbarra il cammino verso la vita in tutta la sua pie-
nezza. C’è però un’arma che Dio dona all’essere umano – e forse 
proprio a partire da quel frutto dell’albero della conoscenza del bene 
e del male –, che il libro della Sapienza sottolinea: «Ella [la Sapienza] 
protesse il padre del mondo, plasmato per primo, che era stato creato 
solo, lo sollevò dalla sua caduta [qui per la prima volta si parla di 
«caduta»] e gli diede la forza per dominare tutte le cose» (Sap 10,1-2).

Se passiamo ora al brano evangelico di oggi, il testo ci appare 
con una profondità maggiore. L’azione tentatrice del diavolo, maestro 
di menzogna, è quella di utilizzare l’essere «figlio di Dio» di Gesù 
per minare fin dalle radici il suo progetto messianico, prospettandogli 
un utilizzo delle proprie possibilità «facile», oserei dire «indolore» e, 
soprattutto, di successo.

Il dettaglio importante, che va sottolineato, è proprio la Scrittura 
utilizzata come «allusione» nelle parole del diavolo e come citazio-
ne «in chiaro» nelle risposte di Gesù («sta scritto»). Si rivela così, nel 
modo con cui Gesù risponde, la Sapienza – dono di Dio all’essere 
umano –, unica in grado di smascherare la menzogna, in qualsiasi 
veste si presenti, persino quella più «spirituale».

 
Sul Vangelo si veda anche il precedente commento Al di là del li-

mite.

Daniela
Evidenziato

Daniela
Evidenziato

Daniela
Evidenziato

https://ilregno.it/blog/al-di-la-del-limite-ester-abbattista
Daniela
Evidenziato


